Analia Melamed, “EL tltimo lector: sobre el método para pensar el siglo”, en
Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp. 193-197. [Articulo evaluado
por pares]. DOI: https:/doi.org/10.47195/955

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

El ultimo lector:

sobre el método para pensar el siglo

Las clases compiladas en El Siglo pertenecen a un seminario
dictado entre 1998 y 2001 en el que Badiou propone pensar
los enigmas y paradojas del siglo XX. Esta perspectiva
crepuscular enfoca los brillantes comienzos, la pretension
de crear al hombre nuevo vy las rupturas revolucionarias en
todos los campos que, de 1890 a 1914, comprenden, entre
otros, a Einstein y Freud, a Schoenberg, Joyce y Proust, al
joven Wittgenstein, a los primeros maestros del cine. Bajo
la pregunta “;qué es un siglo?”, Badiou renuncia a juzgar,
también a interpretar los hechos en funcion de alguna
unidad histérica que imponga criterios de orden tales como
“la epopeya comunista”, “el mal radical”, o “la democracia
triunfante”. En cambio, el dar cuenta de la particular
voluntad de dominar la historia que se desplegé a lo largo
del siglo requiere, segiin el autor, verlo desde el interior
de su propio devenir. Por tanto, sin perder de vista ciertas
unidades histéricas como las mencionadas, para convertir el
siglo en objeto de reflexion filoséfica hay que mirarlo, dice
Badiou, con sus ojos, retomar qué pensaron los hombres
(se trata de hombres en todos los casos) de este siglo que
no fuera el mero desarrollo de un pensamiento anterior,
qué se pensé que antes era impensado y hasta impensable!
Se trata entonces de tomar la produccién del siglo,
fundamentalmente artistica, poética, como huellas donde se
identifiquen las formas de subjetividad que se relacionan con
el siglo mismo. El arte del siglo XX “infinito en su acto”, no se
dirige “a la satisfaccién de los animales humanos en su vida
corriente estacionaria”, sino que “da testimonio de lo que hay
de inhumano en lo humano”, apunta al “estado de excepcién”,
esta destinado a “obligar a la humanidad a cometer algin
exceso sobre si misma" 2

Un acontecimiento, como estado de excepcién, como
interrupcién en el saber, como vacio de sentido, pone a
la lengua en punto muerto, ya que no tiene palabras para
nombrarlo. Se requiere asi de un sujeto que lo asuma y lo
nomine. La nominacion de lo innombrable es siempre poética.
La cuestion, entonces, no pasa por juzgar el siglo como un

*  Universidad Nacional de La Plata (UNLP), Argentina.

1 Alain Badiou, El Sigle, Manantial, Buenos Aires, 2017, pp. 11-22.
2 Ibidem, p. 201.

Analia Melamed*

dato objetivo sino por preguntarse como ha sido subjetivado.
“Nuestros documentos privilegiados, dice Badiou, seran los
textos o cuadros o secuencias que apelan al sentido del
siglo para sus propios actores o que hacen del término ‘siglo’
—cuando este estd en curso o incluso o incluso apenas
iniciado— una de sus palabras clave"3 Propone recoger
en su narrativa una problematica del siglo que desde su
perspectiva nunca es individual, sino que debe comprenderse
de manera organica. El texto se ubica en el denso entramado
entre experiencia y escritura, en las paradojas y tensiones del
pensamiento que se dirige sobre la literatura y el arte.

En esta consideracion situada de diversos textos en los que
intenta detectar las distintas formas de subjetivacién, pone
en juego una perspectiva sin duda historicista de poemas
y otros textos literarios, pero que también supone una
concepcidn propia de los vinculos entre filosofia y arte.

La lectura como relacién inestética entre el arte y la
filosofia

En el ensayo titulado “Arte y filosofia" incluido en
Pequeiio tratado de inestética, Badiou explica la relacion
convencional entre arte filosofia bajo diversos esquemas
que, provenientes de épocas y fuentes diversos, han saturado
el siglo veinte. EL esquema didactico, que considera al arte
como un instrumento educativo, y segin el cual la verdad
del arte es exterior al arte mismo, de modo que su esencia
no esta en la obra sino en sus efectos publicos. Por completo
opuesto a la visién didactica, el esquema romantico ve en
el arte la encarnacién y Gnica posibilidad de emergencia de
la verdad. EL esquema clasico, por su parte, considera al
arte como ajeno a la cuestién de la verdad, ya que no tiene
una funcién cognitiva sino terapéutica; aqui, mediante la
verosimilitud logra la identificacion que organiza las pasiones
en forma de catarsis, como un servicio publico. Y concluye:

3 Ibidem, p. 17.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

193



Analia Melamed, “EL dltimo Llector: sobre el método para pensar el siglo”,
en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp. 193-197.
[Articulo evaluado por pares]. DOI: https://doi.org/10.47195/955

En el didactismo, la filosofia se enlaza con el arte siguiendo
la modalidad de una vigilancia educativa de su destinacion
extrinseca a lo verdadero. En el romanticismo el arte realiza
en la finitud toda la educacién subjetiva de la que es capaz la
infinidad filoséfica de la idea. En el clasicismo, el arte capta el
deseo y educa su transferencia por medio de la proposicion
de una apariencia de su objeto. En este caso, se convoca a la
filosofia s6lo en tanto estética: ella opina sobre las reglas del
“agradar”*

El siglo XX ha llevado a la saturacion estos tres esquemas
heredados: el marxismo al esquema didactico, el psicoanalisis
al clasico y la hermenéutica heideggeriana el romantico.’
Frente a esta situacion de clausura y agotamiento debe
articularse un nuevo modo de comprender el vinculo entre
arte y filosofia, que establezca otra relacion del arte con la
verdad. Este es el enfoque inestético:

Por “inestética” entiendo una relacién de la filosofia con el
arte que, al postular que el arte es de por si productor de
verdades, no pretende de ninguna manera convertirlo en un
objeto para la filosofia. Contra la especulacién estética, la
inestética describe los efectos estrictamente intrafilosoficos
que produce la existencia independiente de algunas obras de
arte.®

El poema y el arte en general conforman procedimientos
genéricos de produccién de verdad. En sus sucesivas
reformulaciones, Badiou llegé a postular al poema como
el procedimiento de verdad por excelencia, porque, como
ya mencionamos, sostiene que toda nominacion de un
acontecimiento es siempre poética. Puesto que el arte es
irreductible a la filosofia, esta debe enfocarse en los efectos
que el arte produce en ella, en lugar de intentar convertirlo
en un objeto de estudio filosofico. Se trata entonces de una
relacion inestética en la que la filosofia no puede revelar
la verdad del arte, sino mas bien reflexionar sobre cémo
el arte afecta a la propia filosofia. La filosofia en este caso
no produciria verdades, sino que se enfocaria en mostrar
los procedimientos de verdad producidos en otros campos.
Badiou destaca la importancia de la autonomia del arte y la
necesidad de que la filosofia se repliegue y reflexione sobre
su propia relacion con el arte.

Conforme a este método y a esta concepcion de la filosofia el
autor evita constituirse en testigo que ha vivido y que cuenta
lo vivido. Se inclina por la bisqueda de los procedimientos
poéticos de verdad sobre la historia, por el encuentro de
modos de subjetivacién plasmados en textos literarios, (o

4 Alain Badiou, Pequefio tratado de inestética, Buenos Aires, Prometeo,
2009, p. 49.

5  Como ejemplo del marxismo Badiou menciona a Bertolt Brecht. También
se encuadraria en el esquema didactico el realismo socialista. Sin
embargo, otro teorico del arte como Adorno dificilmente pueda ubicarse
en este esquema.

6  Alain Badiou, Pequefio tratado..., op. cit., p. 43.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

pictéricos, o cinematogréﬁcos). En otros términos, mirar
el siglo con sus propios ojos requiere una operacion de
desplazamiento hacia la lectura como un tipo de construccién
de sentido que parece exceder la experiencia del sujeto real,
individual. Esto nos ubica entonces ante la figura, compleja y
multiple, del filésofo lector.

Y asi como Badiou pregunta qué es un siglo, deberiamos
preguntar qué es un lector, ya que el lector es también una
figura historica e intraliteraria. Marcel Proust considerd que
lo propio del lector es su ser impresionado por la literatura.
La obra literaria conforma una suerte de instrumento
optico, un cristal, a través del cual todo lector es lector
de si mismo.” Eso supone en el lector una disposicion a ser
afectado, pero no solo por el lente de la literatura, también
por el entorno en el que se produce el acto de lectura. Los
aromas y sonidos que involuntariamente el cuerpo registra
mientras se lee, y que quedan asociados al mundo de las
paginas leidas, conforman una memoria Gnica de lo vivido,
memoria no meramente psicolégica, ni mental, ni individual.
Esa conjuncion en la lectura de lo mental y lo corporal, de lo
privado y lo publico, del individuo y el mundo se manifiesta
de modo nitido en las lecturas infantiles.®

Por su parte, Ricardo Piglia inicia EL altimo lector (titulo y
obra que inspiraron gran parte de este trabajo) con el capitulo
“sQué es un lector?”, donde sostiene que “en definitiva,
la pregunta ‘qué es un lector’ es también la pregunta del
otro. La pregunta -a veces irdnica, a veces agresiva, a veces
piadosa, pero siempre politica- del que mira leer al que lee”?
La figura del lector moderno, el Quijote, afirma Piglia, nace
enlazada a la primera novela moderna en la que la lectura
aparece como una forma de la locura. El arco que liga lectura
y locura se extiende al menos hasta el modelo de lector
proustiano donde también la lectura se liga a la obsesion y
la enfermedad. En el medio esta la feminizacion de la lectora
con Madame Bovary o Ana Karenina, quienes en las novelas
leen modelos de vida y de experiencia posibles.

Lecturas y escrituras de El Siglo

Entonces nos preguntamos ¢qué lee Badiou y cémo lo lee?
¢En qué tipo de lector lo convierte eso que lee? O dicho

7  Marcel Proust, En busca del tiempo perdido. Vol. 7. El tiempo
recobrado, Madrid, Alianza, 1993, p. 404 y ss.

8 En sentido estricto, en Proust hay varios modelos de lector, pero se
mantiene la afectacién sufrida por la lectura que en definitiva, en todos
ellos, parecen conducir a su disolucién como lector. Cfr. Analia Melamed,
“Exaltacion y muerte del lector en la Recherche”, ponencia leida en
el IX Congreso Internacional Orbis Tertius de Teoria y Critica Literaria,
Ensenada, Centro de Teoria y Critica Literaria, Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacion de la UNLP, 2015.

9  Ricardo Piglia, El daltimo lector, Buenos Aires, Anagrama, 2005, p. 31.



Analia Melamed, “EL tltimo lector: sobre el método para pensar el siglo”, en
Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp. 193-197. [Articulo evaluado
por pares]. DOI: https:/doi.org/10.47195/955

en sus términos ¢qué tipo de subjetivacion se plasma en EL
Siglo?

Con el propésito de encontrar fuentes que tematicen el siglo
selecciona principalmente, aunque no exclusivamente, textos
de poetas de las primeras décadas del siglo. Las poesias
no se abordan como unidades aisladas, sino en una trama
con otros poemas y con textos, como variaciones en una
suerte de didlogo o contrapunto. Los textos citados siempre
van precedidos de una breve contextualizacién biografica e
histoérica. A continuacién, recojo algunos aspectos de lo que
desarrolla el autor en torno a estos textos-documentos.

La poesia, sostiene el autor, tiene la tarea de nombrar el siglo,
en un ciclo que se abre con los poetas Osip Mandelstam y
Fernando Pessoa, que pasa por Bertolt Brecht y que cierra
con Paul Celan. Desde su perspectiva, luego de Celan el siglo
pensado como meditacién sobre si mismo esta poéticamente
terminado. Los primeros capitulos “La bestia” y “Lo
irreconciliado” estan dedicados al poeta ruso Mandelstam,
pero ademas las referencias a su poesia aparecen de modo
continuo e intermitente y vertebran a mi juicio gran parte
del libro. Llama a este poeta un hombre de la guerra y
de la revolucidn, artista insurrecto contra el despotismo
estalinista que no contempla la posibilidad de que su destino
esté en otra parte que en la Unidn Soviética. Mandelstam,
dice Badiou, es un hombre imprudente, de ingenua confianza
que muestra sus poemas en los que se burla de Stalin a una
docena de personas por lo cual sera victima de las grandes
purgas de 1937 y morira en Asia Oriental de camino a los
campos de concentracion.

El poema que Badiou recoge se llama “El siglo” que,
escrito en 1923, revela una profunda conciencia historica,
una meditacién sobre el siglo, desde sus propios albores.
Mandelstam Mandelstam toma la figura de la bestia para
dar una imagen organica y no mecanica del siglo; la metafora
de la bestia apunta también a sugerir que el pensamiento
poético del tiempo puede a su vez verse con sus propios
ojos. La bestia, el siglo, es el animal humano, limitado,
trascendido por la vida y por la necesidad histérica, pero que
aun asi proyecta el hombre nuevo. La idea de obligar a la
historia, de forzarla, hace del siglo XX un siglo paradéjico
de historicismo voluntarista. EL problema del poema para
Badiou es también el problema del siglo: consiste en el lazo
entre el vitalismo y el voluntarismo; entre la evidencia del
poderio del tiempo y el heroismo de intentar dominarlo. Lo
que esta en juego es la relacion entre vida y voluntad o lo
que se denomina el heroismo politico histérico. EL obligar a
la historia, la imposicién de un heroismo de la discontinuidad
por sobre la continuidad vital, se resuelve politicamente en
la necesidad del terror, de modo que la cuestion subyacente
es la relacién entre vida y terror. EL poema de Mandelstam
esta recorrido por esa indecidibilidad entre una y otra. EL
dilema de como compatibilizar las atrocidades del comienzo
con la promesa de un hombre nuevo: se trata aqui de una

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

subjetividad paraddjica en un siglo que se describe a si
mismo como fin, agotamiento, decadencia, pero también
como comienzo absoluto. Se plantea una relacion entre
dos intenciones que no es una relacion dialéctica sino un
entrelazamiento. El siglo ha sido animado por una relacién
no dialéctica entre necesidad y voluntad, en ese sentido, esta
integramente marcado por una violencia singular que no es
solo una violencia objetiva sino su reivindicacion subjetiva.
Esta es una pasion por lo real que considera Badiou que es
preciso convertir en clave de toda la comprension del siglo.
La pasion del siglo es lo real, pero lo real es el antagonismo.
“La ‘bestia’ de este siglo, mencionada por Mandelstam, no es
otra que la omnipresencia de la escisién. Y por eso la pasion
del siglo, ya se trate de los imperios, las revoluciones, las
artes, la ciencia, la vida privada, no es otra, como dijimos, que
la guerra. La pasién por lo real hace que haya sido el siglo de
la guerra. “; Qué es el siglo?”, pregunta el siglo. Y responde:
“es la lucha final"®

Bajo este paradigma de la guerra, en el capitulo “Un mundo
nuevo, si, pero jcuando?” encuentra en el texto de Brecht
de 1932 “El proletario no naci6 con chaleco blanco” que
el siglo piensa, una vez mas, el nudo de la destruccion y
el comienzo. Brecht se plantea cuando llegard por fin lo
nuevo, si ya esta lo nuevo en accién o estamos atrapados
en el espejismo de lo que solo es una forma antigua de lo
nuevo. Lo nuevo, afirma, sélo puede llegar como tomado
de la ruina. Porque el adversario no es verdaderamente una
fuerza, sino una abyeccidn neutra. Y uno de los sintomas de
la descomposicion, aspecto importante para el artista, es la
ruina de la lengua. La capacidad de nombrar de las palabras
esta afectada; la relacion entre ellas y las cosas se ha relajado.
Un punto central de toda opresidn en sus momentos finales
es ese derrumbe de la lengua. Es el desprecio por cualquier
nominacién inventiva y rigurosa, es el reino de la lengua facil
y corrompida, la del periodismo.

Badiou encuentra también una pasién por lo real en la
forma de su depuracién. Esta operacion de depuracion en
la practica artistica se encuentra en el distanciamiento del
teatro brechtiano, pero también en la pintura, por ejemplo,
en el cuadro de Malévich de 1918 Cuadrado blanco sobre
fondo blanco. En esta obra que borra todo contenido, se ve
la depuracién no como destruccidn sino como pensamiento
sustractivo. En la linea de la crisis de la representacion, del
fin del arte, de los complejos vinculos del arte con la realidad,
la obra de Malévich, bajo la logica de la sustraccién, no toma
a lo real como identidad, sino como distancia y sobre todo
como escision.

El silencio del cuadro de Malévich se profetiza en su poema
escrito justo antes de la realizacién de su pintura Cuadrado
blanco sobre fondo blanco:

10 Alain Badiou, El Siglo, op. cit., p. 58.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

195



Analia Melamed, “EL dltimo Llector: sobre el método para pensar el siglo”,
en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp. 193-197.
[Articulo evaluado por pares]. DOI: https://doi.org/10.47195/955

Trata de no repetirte nunca, ni en el icono ni en el cuadro ni
en la palabra,

si algo en su acto te recuerda un acto antiguo,

me dice entonces la voz del nuevo nacimiento:

borra, callate, apaga el fuego si es fuego,

para que los faldones de tus pensamientos sean mas ligeros
y no se enmohezcan,

para escuchar el halito de un dia nuevo en el desierto.

Lavate el oido, borra los dias antiguos, sélo asi

Seras mas sensible y mas blanco,

pues mancha oscura ellos yacen sobre tus habitos

en la sabiduria, y en el soplo de la ola

se dibujara para ti lo nuevo.

Tu pensamiento encontrara los contornos, imprimira el sello
de tu rumbo.”

El principio de sustraccién de todo lo leido y sabido, es a la
apertura a la invencion, a nuevos nacimientos y a interrumpir
la repeticién. EL pensamiento sustractivo, dice Badiou,
consiste en imaginar un contenido alli donde no hay casi
nada, en el minimo lugar de la diferencia.

En el capitulo “Crueldades” encontramos la comparacién
entre dos poemas: un fragmento de la Oda maritima de
1915, firmado por Alvaro de Campos, uno de los heterénimos
del escritor portugués Fernando Pessoa, y otro de la pieza
de Brecht La medida, de 1930. Badiou encuentra en comun
en estos textos —tan diferentes en cuanto a estilo, a la
postura subjetiva o a la figura del compromiso— que lo real
se considera como inseparable de la crueldad, de una suerte
de fascinacion por lo que tiene la forma del crimen mas
abominable. La crueldad es un tema importante del siglo XX
literario y tanto en el poema de Pessoa como en el de Brecht
se muestra la aceptacion de la crueldad como figura de la
real. Para ambos la relacion con lo real nunca se da como
armonia, es contradiccion, rudeza, corte. Y la prueba de que
un cuerpo ha sido expuesto a lo real es la herida.

El filésofo como lector afectado

Retomando una pregunta planteada al comienzo: ;qué lee
Badiou y en qué lector lo convierte lo que lee? La figura de la
anabasis tratada en uno de los capitulos es ilustrativa en este
punto. “Anabasis” es el titulo de un relato de Jenofonte que
cuenta la historia de un ejército de mercenarios griegos, cuyo
patréon muere en una de las batallas y, como consecuencia,
los mercenarios se ven solos en el corazén de un pais
desconocido, sin apoyo local ni destino. Anabasis designa
la retirada, la vuelta al hogar. Es un movimiento de gente
extraviada, fuera de lugar y fuera de la ley. Esta figura de la

1 Ibidem, pp. 80-81.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

anabasis es también el significante central de dos poesias con
el mismo titulo “Anabase” escritas una en 1920 por Saint John
Perse y otra en 1960 por Paul Celan y que Badiou recoge en el
capitulo que tiene el mismo titulo de los poemas.”? Perse con
una poética en el colmo de la ornamentacién y de la retoérica,
Celan, en la negacion de toda elocuencia, una negacién que
hace patente la incertidumbre sobre la propia lengua como
recurso. La distancia que va de uno a otro radica, dice Badiou,
en que “el siglo chocd con una negrura real tan grande que
debié modificar la direccion del movimiento al mismo tiempo
que las palabras para decirlo”® Las palabras clave de la
poesia de Perse son “violencia”, “ausencia” y “errancia”. Paul
Celan, por su parte, luego del nazismo y de la guerra, hace
una nominacion no sélo de la Anabasis sino del siglo: estamos
lejos de nosotros mismos y en un camino inexplorado, “lejos
en lo no navegado”. Y es justamente alli, en el punto de lo
desconocido y lo extraviado, donde es necesario emprender
“la ascensién y la vuelta” y donde se juega la posibilidad de
que algun dia podamos volvernos “hacia el futuro claro”*

Bajo esta figura de la anabasis el libro de Badiou encarna una
forma del lector del fin de siglo. Un lector crepuscular que
advierte, en una situacion de extravio y ante la amenaza de
la destruccion, que todas las categorias que lo escindieron
desaparecen bajo el automatismo de la técnica: el proyecto
de ruptura y fundacién del hombre nuevo, que tenia la misma
tonalidad subjetiva de las rupturas cientificas, artisticas
y sexuales de principios de siglo. “Vivimos el triunfo de la
apropiacion economica de la técnica en la maxima dimensién
de lo ciego y objetivo, por sobre lo voluntario y subjetivo de
la politica”™ Ya nadie se preocupa por crear al hombre nuevo
y se exige por el contrario conservar el antiguo, justamente
cuando por las manipulaciones genéticas, los hombres y la
naturaleza estan en plena metamorfosis. Pero la genética es
una técnica, la transformaciéon humana no sucedera por un
proyecto politico sino por el automatismo de las cosas. La
lucha final esta perdida.

El filésofo lector de El Siglo encarna al lector naufrago, que
lee como un sobreviviente del océano de la historia. En ese
sentido se configura bajo el modelo que Robinson Crusoe
representa para Piglia. En efecto, encontramos en Robinson
el acto de leer como resultado de una catastrofe, de una
pérdida de realidad; es el lector que se salva del horror
por la lectura. Lo que le permite a Robinson escapar de la
locura y reconstruir el sentido de lo que esta viviendo son
los ejemplares de la biblia, que rescata de entre los restos
del naufragio. Badiou lee los textos del siglo XX no con la
nostalgia de Lo perdido sino como quien descubre los indicios,
las profecias y la pasién por el desastre.

12 Ibidem, pp. 109-128.
13 Ibidem, p. 120.

14 Ibidem, p. 126.

15  Ibidem, p. 21.



Analia Melamed, “EL tltimo lector: sobre el método para pensar el siglo”, en
Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp. 193-197. [Articulo evaluado
por pares]. DOI: https:/doi.org/10.47195/955

La figura del lector es aqui una figura en declinacion, pero
es también una imagen de resistencia. Es un lector en la
catastrofe, un dltimo lector, quien resiste a la reduccién de lo
humano a mero dato biolégico, a convertirse en una especie
administrada por la técnica, la economia y la biopolitica.
Resiste a un humanismo sin programa, a la humanidad como
un animal lastimoso. Un ultimo lector que se anuncia en la
figura de Ossip Mandelstam, cuya poesia vertebra El Siglo y
representa claves para comprender el siglo. Como narra el
propio Piglia:

...los que han visto por ultima vez a Ossip Mandelstam, el
poeta ruso que muere en un campo de concentracion en la
época de Stalin, lo recuerdan frente a una fogata, en Siberia,
en medio de la desolacién, rodeado de un grupo de prisioneros
a los que les habla de Virgilio. Recuerda su lectura de Virgilio,
y esa es la ultima imagen del poeta. Persiste ahi la idea de
que hay algo que debe ser preservado, algo que la lectura
ha acumulado como experiencia social. No se trataria de la
exhibicion de la cultura, sino, a la inversa, de la cultura como
resto, como ruina, como ejemplo extremo de la desposesion.’

Referencias bibliograficas

Badiou, Alain, Pequefio tratado de inestética, Buenos Aires,
Prometeo, 2009.

---, EL Siglo, Buenos Aires, Manantial, 2017.

-, “Arte, matemitica y filosofia”, en Yoel, Gerardo (ed.), Pensar
el cine 2. Cuerpo(s), temporalidad y nuevas tecnologias,
Buenos Aires, Manantial, 2004.

Melamed, Analia, “Exaltacién y muerte del lector en laRecherche”
en IX Congreso Internacional Orbis

Tertius de Teoria y Critica Literaria, 3 al 5 de junio de 2015,
Ensenada, Argentina, disponible en http://www.memoria.
fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.8680/ev.8680.pdf

Piglia, Ricardo, El altimo lector, Buenos Aires, Anagrama, 2005.

Proust, Marcel, En busca del tiempo perdido. Vol. 7. El tiempo
recobrado, Madrid, Alianza, 1993.

16  Ricardo Piglia, El altimo lector, Buenos Aires, Anagrama, 2005, pp. 105-
106.

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

Resumen:

Bajo la pregunta “; qué es un siglo?" Badiou intenta
mirar el siglo XX con los ojos de quienes lo vivie-
ron, pretende verlo desde el interior de su propio
devenir. El autor evita constituirse en testigo que
ha vivido y que cuenta lo vivido. Se inclina por la
busqueda de los procedimientos poéticos de ver-
dad sobre la historia, por el encuentro de modos
de subjetivacién plasmados en textos literarios (o
pictéricos, o cinematograficos). En otros términos,
mirar el siglo con sus propios ojos requiere una ope-
racién de desplazamiento hacia la lectura como un
tipo de construccion de sentido que parece exceder
la experiencia del sujeto individual. Todo esto nos
ubica ante la figura, compleja y multiple, del filésofo
lector. En este trabajo preguntamos, entonces: ; qué
lee Badiou y cémo lo lee? ;En qué tipo de lector
lo convierte eso que lee? O dicho en sus términos:
¢ qué tipo de subjetivacién se plasma en El siglo?

Palabras clave: Alain Badiou; produccién de ver-
dad; subjetivacion; siglo XX.

The Last Reader: On the Method for Thinking
about the Century

Abstract:

Under the question “What is a century?” Badiou
seeks to view the Twentieth Century through the
eyes of those who lived it, to see it from within the
unfolding of its own becoming. The author delibe-
rately avoids the witness position who tells from
lived experience. He rather searches for poetic pro-
cedures of truth within History, for the discovery
of forms of subjectivation inscribed in literary (as
well as pictorial or cinematic) texts. Watching the
century with its own eyes entails in other words a
displacement toward reading as a way of meaning
production that appears to exceed the experience
of the individual subject. All this confronts us with
the complex and multifaceted figure of the philoso-
pher as reader. In this study, we thus ask: What does
Badiou read, and how does he read it? What kind of
reader is constituted by what he reads? Or, in his
own terms, what kind of subjectivation is inscribed
in The Century?

Keywords: Alain Badiou; production of truth; sub-
jectivation; Twentieth Century.

[Recibido: 30/03/2025.
Aceptado: 25/06/2025]

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

197



