Gustavo Chataigner, "El siglo y la eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/1047195/954

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

El siglo y la eternidad:

elogio hadiousiano de la filosofia enla contingencia®

Preambulo epistémico

El sujeto, en Badiou, no es ya el tradicional sujeto de la
verdad, con el suefio de dominar a la naturaleza; tampoco
es el sujeto absoluto, que se realiza completamente en
el curso de la historia. Efecto de una contingencia, es
inmanente a ella (un modelo aproximado seria el pliegue
de un exterior sobre si mismo, una interiorizacién que es,
concomitantemente, una desaceleracién de las fuerzas
del mundo). Esto implica una sustitucién de la cosa por
su concepto, en oposicién al vitalismo. El sujeto tiene una
verdad que lo atraviesa, una irrupcién de lo real que lo
disloca. Imposible de ser simbolizado, este golpe implica
una busqueda, una fidelidad. Por aproximaciones sucesivas y
apropiaciones parciales, asi se forma el sujeto, formando una
idea. La busqueda de consecuencias existenciales después de
una experiencia limite apunta hacia una vida constantemente
problematizada, que no se deja reducir a la clausura de la
comodidad, signo de lo contemporaneo. He aqui la verdad,
cuyos procedimientos genéricos son de cuatro naturalezas:
amor/psiquismo, politica, ciencia y arte. Estas son las
condiciones de la filosofia, que siempre viene después de
una ruptura singular. Hay universalizacion de series que se
proyectan en el tiempo, pero siempre a partir de un lugar, un
“sitio”. Algo que no es previsto, y por lo tanto no pertenece
a la unidad del presente, sin embargo se inserta en él por
la fuerza. Otra “cuenta por uno”, con el objetivo de decir lo
que ocurre, se impone. El lugar, ahora poblado, atravesado
por fuerzas, es llevado a su vacio, que moviliza lo que en él,
coyunturalmente, se encuentra: él es él mismo y su vacio,
es “dos”, y por lo tanto pasible de transformacién —es decir,
puede alcanzar otra configuracién que le conceda estabilidad
(siempre provisoria, sin esencia).

El advenimiento del acontecimiento permite, por lo tanto,
otro discernimiento de la experiencia: la unidad alcanzada

*  Traducido del portugués al castellano por Bruno Crisorio. Revisién
técnica de Pedro Diego Karczmarczyk.

**  Académico del Departamento de filosofia de la Universidad Catoélica del
Maule, Chile. Doctor en filosofia por la Universidad de Paris 8. Miembro
del Laboratoire des Logiques Contemporaines de la Philosophie, Paris 8.
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1846-0369

Gustavo Chataignier

sigue asi el principio transmitido por la aparicién del maltiple
amorfo. Su refundacion de la ontologia esta centrada en la
teoria de los conjuntos de Cantor. Un conjunto, para contener
entidades, debe incluir el vacio. El vacio deja ser o es neutro,
permite descripciones porque muestra, en vez de prescribir
aprioristicamente. La ontologia se vuelve matematica.

La filosofia adopta el ropaje de una “composibilidad” de
verdades o mundos —sin caer en el relativismo. En otras
palabras, la tarea de la filosofia es pensar lo nuevo tal como
aparece, proponiendo nuevos modelos de disefio temporal
seglin secuencias logicas, provocadas y permitidas ya sea
por una imagen de “intensidad” (no lineal ni causal), ya sea
por series fundadas por acontecimientos y virtualmente
montadas en ideales “infinitos” —tanto en el arte y en la
psiquis como en la ciencia y en la politica. Asi, la historia
politica, la historia del arte, la historia de la ciencia y la
historia de las formaciones de la psiquis y de los modos de
subjetivacién, asi como de la propia vida del sujeto, adquieren
una nueva luz. Se conciben historias de dominios particulares
mas alla de los causalismos lineales. En otra hipétesis, segin
la cual el acontecimiento no moviliza las fuerzas disponibles,
tenemos apenas el vacio que llama a la movilizacién —de ahi
la evocacién de los versos de Mallarmé: “Nada tendra lugar/
sino el lugar" El lugar es necesario, pero no suficiente, para el
desarrollo del acontecimiento. EL “site événementiel”, el sitio/
lugar del acontecimiento, permanece como un repositorio
mudo de memoria, a ser usado por la bisqueda militante.
Es necesario intervenir donde el acontecimiento ocurre, en
su lugar o sitio. Esta accién se sita entre el otro y el yo,
autodeterminada en el limite del vacio. Se encuentra en el
desencuentro.

Ante la suspension del sentido, le toca al sujeto elegir, pero
de manera no racional; su decisién es del orden del deseo,
es preconceptual. Una de las innovaciones de la produccién
tedrica de Badiou consiste en la articulacion entre las
matematicas y el poema, entre la capacidad racional de
reunién de elementos (ontologia matematica de la teoria de
los conjuntos) y el uso creativo de un lenguaje que disloca

1  Stéphane Mallarmé, Poesia, Barcelona, Plaza & Janés, 1982, pp. 194-195.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

183



184

Gustavo Chataigner, "El siglo y a eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/10.47195/954

sentidos (poema). Un uso filoséfico y no instrumental de las
matematicas (no previsto o no valorado por los matematicos)
tiene la pretensién de redefinir la ontologia, la teoria del ser
en tanto ser. La ontologia muestra, sustrae algo (la forma
ideal y subjetiva) al objeto, que no esta presente (o esta
presente como idea). Las matematicas cuentan, por lo tanto,
muestran; este es el papel de la filosofia, si es que quiere
liberarse de las varias “suturas” o predeterminaciones que
histéricamente la dirigieron, predeterminando el destino
del fenémeno —que, de miltiple, pasa a ser una identidad.
Se trata, mas bien, de las “condiciones” para el ejercicio
de la filosofia, como en el titulo del libro inmediatamente
posterior a su obra maestra de 1988. La Unica “certeza”, por
asi decir, positiva es la basqueda, por parte del sujeto, de los
efectos de tal acontecimiento.

Introduccién

¢El siglo de Badiou? Ya se ha postulado un siglo deleuziano y,
mas recientemente, uno hegeliano, a modo de provocacion.?
Hay también una biografia intelectual que lleva por titulo El
siglo de Sartre.: Todas son referencias al siglo XX. Incluso,
mas alld de personalismos, se trata de buscar en el libro
Le siécle una lectura filoséfico-conceptual del siglo XX.*
En otras palabras, hay que buscar las formas en que el
sistema de Badiou identifica y destaca el funcionamiento de
conceptos o de formas de subjetividad que operan en dicho
espacio temporal. Asi, desde el comienzo, el procedimiento
del autor no se limita a evocar el pasado nostalgicamente,
y a enumerar “hechos” en una narracién empirica. Mas bien,
su imagen del pasado esta guiada por una pregunta: ;donde
hubo acontecimiento en el siglo XX? ;Qué pasion gui6 a
sus actores? Dicho de otro modo, ;qué formas subjetivas
surgieron entonces? ;Pueden ellas persistir en el siglo
siguiente y mas alla? ;Cual es su naturaleza? ;Puramente
historica? Y su parte de eternidad, por asi decir, ;qué papel
juega aqui?

Esta claro que el modus operandi de Badiou pasa por el tamiz
del acontecimiento-sujeto-verdad-ontologia, desigualmente
distribuidos aunque en régimen de copresencia, en un
escenario existente —el llamado sitio del acontecimiento. En
este caso, el siglo XX. Esto significa que los cuatro tipos de
acontecimientos genéricos formadores de verdad —a saber,
la politica, el arte, la ciencia y el amor— son trabajados en
sus formas particulares (y universalizantes) en dicho periodo.
Mas que de una historia (ejemplaridad) social (compartida)

2 Michel Foucault, “Theatrum philosophicum”, en Michel Foucault y Gilles
Deleuze, Theatrum philosophicum seguido de Repeticién y diferencia,
Barcelona, Anagrama, 1995, pp. 7-47; Slavoj Zizek, Hegel y el cerebro
conectado, Barcelona, Paidés, 2023.

3 Bernard-Henri Lévy, El siglo de Sartre, Barcelona, Ediciones B, 2002.
Alain Badiou, El Siglo, Buenos Aires, Manantial, 2005.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

de la cultura (bienes simbélicos), se trata, como ya se ha
dicho, de la indagacién militante de las formas subjetivas
(por lo tanto eternas, debido a que son repetibles) del siglo
XX (inmanentes a una situacion, su delimitacién).

Nuestro hilo conductor, en consecuencia, serad la relacion
entre contingencia y concepto, o, incluso, entre el multiple
acontecimental (événementiel) y su formalizacién. El sujeto
que emerge de esto es una forma de sentir estructurada
por la contingencia, su continuacién pensada que otorga
un rostro, un conjunto de rasgos, a la época. Revisitando
los grandes momentos del pasado, ya sea la Revolucion de
Octubre o Mayo del '68, ya sea el auge del psicoanilisis, la
causa feminista o el surgimiento de las vanguardias artisticas,
de a poco se van haciendo visibles las lineas comunes.

El objetivo de Alain Badiou es alcanzar lo que se pensé en
el siglo, en tanto lugar, y no exactamente lo que ocurrié.® Es
mas, lo que el pensamiento fue entonces capaz de pensar,
“cémo identificé la singularidad pensante de su relacién con
la historicidad de su pensamiento”. Ahora bien, el soporte
vivo para esto es el sujeto, instancia a ser determinada por
el pensamiento inmanente a la ruptura del acontecimiento,’
en un esfuerzo por buscar “cémo ha sido subjetivado,
captarlo a partir de su convocatoria inmanente”? Dicho
esto, el autor pretende “disponer su ser-pensable”, y no
“rehabilitarlo” de algin modo, lo que tocaria exclusivamente
a acontecimientos.® La postura spinozista adoptada por
Badiou es clara: “non ridere, non lugere, neque detestari, sed
intelligere!" [no ridiculizar ni lamentar ni detestar las acciones
humanas, sino entenderlas]®® Sin embargo, no se puede
concordar plenamente con el tono evocado. Suena dificil no
ser movilizado por ese pasado, o parte de él, tener en él una
causa —precisamente la del sujeto.

La opinion de Badiou, aunque conserva gran parte de su
universo conceptual, dialoga con autores y corrientes en los
que no se suele enfocar tanto. Como veremos, la centralidad
atribuida a Nietzsche (y también a Gilles Deleuze) es
impresionante. Hasta el punto de que el lector se pregunta
si Badiou no se ha rendido a los aires de la época y, mediante
una autocritica inconfesada, ha adoptado el punto de vista
del vitalismo. Piénsese igualmente en los ejemplos literarios,
ya vueltos célebres por Deleuze en Critica y clinica™™ el
vitalismo de D. H. Lawrence y lo sublime de Malcolm Lowry.?
Siempre se puede argumentar que nadie es duefio de una
obra literaria, sobre todo tratandose de un analisis filoséfico,

5  Ibidem, p. 4.
6  Ibidem, pl4.
7  Ibidem, pp. 18-19.
8  Ibidem, p. 17.
9  Ibidem, p.18.

10 Baruch Spinoza, Tratado politico, Madrid, Alianza, 1986, pp. 80-81.
T Gilles Deleuze, Critica y clinica, Barcelona, Anagrama, 1996.
12 Alain Badiou, op. cit., p. 158.



Gustavo Chataigner, "El siglo y la eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/1047195/954

cuya libertad incluye la discusién, polémica o no, de textos.
De todos modos, la cuestién no es tan simple: no se puede
agotar el andlisis de Badiou en el marco del nietzscheanismo
criticado anteriormente. Primero, porque el comentario
se dirige a detectar acontecimientos; en segundo lugar,
porque nada impide, analiticamente, que uno de los modos
subjetivos que operaron en el siglo XX se revele como siendo
una voluntad de poder. Antes bien, se constata la potencia
del sistema badiousiano, que estd en condiciones, de
manera cuasi hegeliana, de exhibir a sus otros a medida que
trabaja, englobandolos en su movimiento. Constatar estas
presencias, entonces, no invalida el esfuerzo; por el contrario,
puede perfectamente revelarse como critica a los recorridos
desencaminados. ;Estaria asi nuestro autor incurriendo en
moralismo, en el sentido de sefalar fallas en nombre de un
pretendido deber ser de los sujetos? ;O esta proponiendo
una contra historia, o al menos una corriente subterranea, del
orden del acontecimiento, para la comprension de las ideas
del siglo XX (tomada aqui como sinénimo de la comprension
del propio periodo)? En este trabajo tomaremos partido por
la segunda hipotesis.

Formas de razén practica

Parte de la respuesta parece ser igualmente de caracter
politico, es decir, del orden de la contingencia colectivizada.
Contrariamente a las lecturas conservadoras que achacan
al exceso de filosofia del siglo por el “desastre” (para
retomar el titulo de uno de los libros de Badiou),® el siglo
XX fue una época de realizaciéon, de pasaje al acto. Mas
especificamente, de realizacion de su antecesor, el siglo XIX.
En este sentido, El siglo extrae las consecuencias tedricas del
primer Manifiesto por la filosofia,* que también se inserta
en el cuerpo de textos preocupados por reinterpretar, y asf
redireccionar, el destino conceptual del siglo XX, disponible
como locus de subjetivacion: “Esta vez, el siglo es el lugar
de acontecimientos tan apocalipticos, tan espantosos, que
la Unica categoria apropiada para decretar su unidad es el
crimen”) tanto en el sentido de destruccién como en el de
culpabilizacién de la filosofia, lo que acarrea la declaracién
de su fin o de su captura por los cafés filoséficos de moda,
tema trabajado por Badiou desde finales de los afios '80.

Si nos atenemos a las epistemes indicadas en el primer
Manifiesto, en combinacién con el duelo reflexivo de De un
desastre oscuro, el siglo XX, formador de Alain Badiou y de sus

13 Alain Badiou, De un desastre oscuro. Sobre el fin de la verdad de
Estado, Madrid, Amorrortu, 2006 [1991].

14 Alain Badiou, Manifiesto por la filosofia, Buenos Aires, Nueva Vision,
1990.

15  Alain Badiou, El Sigle, op. cit., p. 12.

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

colegas “aventureros del concepto” en el entorno francés,®
quedo, si no desprovisto de exégesis, al menos falto de una
vision de conjunto, cuyo gesto abarcador permitiera una
lectura amplia del periodo, no limitado a la filosofia francesa
(para ser precisos, el libro sobre los pares de Badiou es
posterior, del afio 2012). Podemos pensar que el pensamiento
de Badiou se encuentra en un contexto poshegeliano mas
amplio de realizacion de lafilosofia. Sea por la fuerte presencia
en la época del pensamiento nietzscheano, por ejemplo en la
idea de que la metafisica solo puede continuar como poesia,”
o bien de las Tesis sobre Feuerbach,’® donde Marx habla de
transformacion del mundo mediante la politica, se trata
de una salida de la filosofia determinada por su capacidad
para cartografiar las estructuras contingentes inmanentes
a la lucha de clases: la identidad especulativa de lo tragico
y de lo histérico radica en su momento de razdn practica.®
Es decir, la salida de la filosofia, estética o politica, jamas se
completa del todo, e implica, antes bien, una reformulacion
de la actividad filoséfica. La comprension badiousiana del
siglo XX implica la caracterizacion de su predecesor como un
proyecto, cuyo momento posterior, en linea una vez mas con
un cierto hegelianismo en términos de proceso, consiste en
su realizacién. La busqueda del hombre nuevo debe destruir
aquello que impide su plena realizacion. La cuestion que se
plantea ahora es sobre qué figura de la destruccién puede
erigirse un pensamiento nuevo (y qué figura de pensamiento
implica: unidad, confrontacion entre dos unidades, o lo
Dos, o bien, finalmente, la multiplicidad, como tendremos
oportunidad de comentar en su momento). Una figura que
se perpetUa, ya que ve la diferencia como amenaza, poniendo
en riesgo constante el proyecto de novedad, o una figura
que logra perdurar y, para eso, opera de modo sustractivo
en relacién con la tradicion. Se podria pensar igualmente
en una dislocacién, en una torsién aplicada al pasado, cuya
plasticidad primaria puede hacer emerger lo miltiple, sin
unidad, atn por ser formada. Esta, por cierto, la tarea del
sujeto recién abierto. Este procedimiento se denomina
sustractivo, o del orden de la sustraccion.

De todos modos, el parecer de Badiou es que el siglo XX es
de naturaleza diferente a la de su predecesor. Del periodo
analizado hay que atender a su espiritu o idea, mas que a
sus declaraciones positivas: “El siglo XX no es un siglo
programatico como lo fue el anterior. No es un siglo de la
promesa. En él se acepta de antemano que la promesa no
se cumpla y un programa no se ejecute de manera alguna,
porque sélo el movimiento es fuente de grandeza”2° El
movimiento de la historia sin telos, he aqui el desafio del siglo
XX, en ruptura con los modelos mecanicos y termodinamicos

16 Alain Badiou, La aventura de la filosofia francesa, Santiago de Chile,
Lom, 2014 [2012].

17 Friedrich Nietzsche, El libro del filésofo, Madrid, Taurus, 2000.

18 Karl Marx, Tesis sobre Feuerbach, Caracas, El perro y la rana, 2010.
19  Cfr. Karl Lowith, De Hegel a Nietzsche, Buenos Aires, Katz, 2008.
20 Alain Badiou, El Sigle, op. cit., p. 123.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025



186

Gustavo Chataigner, "El siglo y a eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/10.47195/954

del siglo XIX. Dicho esto, “el gran interrogante ontolégico del
siglo naciente XX es: squé es la vida?"?' Inmediatamente se
responde que la vida es una mezcla, o mejor una disputa, entre
creacion y destruccion. En otras palabras, una combinacion
desigual entre distintos modos de afirmacion y negacién.

Evitando las suturas de la filosofia con sus condiciones
acontecimentales, cuyo destino seria el “desastre” (el
acontecimiento que no acontece, es decir, que no dura
porque no subjetiviza o, mejor dicho, subjetiviza modos
reactivos de vivir y de pensar), Badiou propone un retorno
a la ontologia. Esta tampoco queda intacta frente a la
necesidad que se le impone, a saber, no ser prescriptiva. El
ser no debe ser, tan solo es. Asi, la ontologia debe ser capaz
de mostrar algo que le es distinto. Su compromiso critico con
el posestructuralismo francés lo llevd a pensar la diferencia
(en su jerga, lo mltiple) como una construccién conceptual.
Sin acceso directo al ser, al sujeto le queda reconstruir lo
real que lo tocd y lo atravesd, estableciendo el concepto
como una produccion. EL pensamiento de la cosa es diferente
de la cosa; o, incluso, la cosa pensada es transhistorica,
permitiendo la emergencia, como locus de pensamiento,
de sujetos. Lo decisivo aqui es entender la filosofia como
una composibilidad de mundos. Hay verdades, sin caer por
eso en el relativismo, ya que el decir se rige por la guia
de los acontecimientos. La filosofia, por lo tanto, no es el
acontecimiento, la clausura de un tiempo, sino, antes bien, su
formalizacion. No se trata de igualarse a lo real, sino de darle
continuidad subjetiva.

Pasemos ahora a las formalizaciones posibles del siglo XX.

De un siglo al otro

La pregunta “;qué es un siglo?"? inquiere por aquello que
es, demanda una definicion. No se trata de establecer el
tiempo como una sucesién lineal de ejemplos o como el giro
indiferente de las agujas del reloj. De alli surge la cuestién
sobre cuantos afios puede tener un siglo.? Si la historia s6lo
existe como construccién de unidad temporal retrospectiva,?
Badiou, al proponer la historia, “esa amante del momento”,
como el “soporte macizo de toda politica” asume la primacia
de la politica sobre la historia. EL bloque en cuestién, el del
“pequefio siglo”, abarca no mas de setenta y cinco afios:
comienza con la Primera Guerra, 1914-1918 (lo que incluye
la Revolucién de Octubre) y finaliza con la caida de la URSS,
del Muro de Berlin y con el fin de la Guerra Fria.> Esto no

21  Ibidem, p. 29.

22  |bidem, p. 11.

23 Ibidem, p. 11.

24 Reinhart Koselleck, Futuro pasado, Barcelona, Paidds, 1993.
25 Alain Badiou, El Siglo, op. cit., p. 12.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

difiere demasiado del ya clasico analisis de Eric Hobsbawm,
para quien el traslado de la hegemonia global a los Estados
Unidos y el colapso de los estados socialistas marcan la
unidad del periodo.?®

Habria dos lecturas posibles con respecto a este siglo, segiin
su conexién con el siglo XIX: verlo como una “finalidad ideal”
del pasado, o bien comprenderlo como una “discontinuidad
negativa”. En el primer caso, lo que fue pensado se realiza.
El ejemplo mas tangible es la revolucién, que sale de la
utopia y conquista el Estado. Tomando la tdpica lacaniana
como metafora, “el siglo XX es lo real de aquello cuyo
imaginario fue el siglo XIX, o [..] es lo real de aquello de
lo cual el siglo XIX fue lo simbélico (los elementos con los
que hizo doctrina, lo que pensé y organizé)”.?” En la segunda
perspectiva, se trata de una renuncia al siglo XIX y a sus
promesas.?® La salida del proyecto parece desprovista de
proyecto, vacio ocupado inmediatamente por la produccion
capitalista: “Y como no hay proyecto, o mientras no lo
haya, la Unica respuesta es bien conocida. El lucro dira qué
hacer”? A tal punto que, desde el final del socialismo de
Estado, se asiste a una “segunda Restauracién”. Ahora bien,
una Restauracion se comprende por referencia a lo real, por
la evitacién de cualquier relacion con éL3° La variacion es
indiferente, todo gira en torno a la acumulacién material y
el avance técnico. El nimero de Mallarmé cede su lugar al
nimero de las encuestas y, hoy, a los algoritmos.> Queda por
ver qué formas adoptan el abandono violento del pasado y la
promesa del hombre nuevo.®

El rasgo mas llamativo del siglo XX en la lectura badiousiana
es lo que el autor denomina “pasion de lo real”, un deseo
de comienzo absoluto. En este sentido, el hombre nuevo
estd dotado de una historicidad que hay que poblar tras la
intrusién de lo real que nos interpela y nos convoca. Como
saben todos los actores de la época, lo real es al mismo
tiempo “horrible y exaltante, mortifero y creador”; o incluso,
para evocar a Nietzsche, esta mas alla del bien y del mal.

Simultaneamente el siglo se auto comprende como fin y
como comienzo, como decadencia y resurreccion. Parte de
su problema, estima Badiou, reside en la cohabitacién de
los espacios de estas tendencias. Nietzsche contribuy6 con
el par conceptual de nihilismo y afirmacién dionisiaca. Se
generan dos maximas: una, la del “mal menor”, comprende
el siglo como violencia instalada por los grandes discursos
de la filosofia; la otra, dividiendo la historia en dos, todavia

26 Eric Hobsbawm, Historia del siglo XX, Buenos Aires, Critica, 1998.
27 Alain Badiou, El Sigle, op. cit., p. 35.

28 Ibidem.

29 |bidem, p. 22.

30 Ibidem, p45.

31 Ibidem, p. 46.

32 Ibidem, pp. 49-50.

33 Ibidem, p. 53.



Gustavo Chataigner, "El siglo y la eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/1047195/954

seglin la expresidn nietzscheana, es de caracter fundacional y
busca redencion. No se puede buscar un término medio entre
ambas alternativas. La solucién, propone Badiou, consiste
antes bien en volver legible el “enredo” que producen,
en una relacién “no dialéctica” (o de una dialéctica no
resolutiva) entre vida y gesto de ruptura, necesidad histérica
y voluntad. El desafio consiste en pensar el encuentro de
las diferencias, en lo que Gilles Deleuze llamé “sintesis
disyuntiva” 2 concepto ampliamente utilizado en el libro aqui
analizado: este pensamiento funciona por adicion, mediante
el conectivo “y" en oposicién a “o”, de modo de legitimar lo
nuevo y extraer de ello nueva enunciacion.®

El pasaje al acto, que jamas es puro, ya que esta mediado tanto
por la historia, en el sentido de formacion de deseo, como
por la relectura no hermenéutica del pasado (actualizacion),
enfrenta a una “bestia poderosa” (el vitalismo). Su arma es el
voluntarismo, tras el que acecha la nostalgia, que le quita su
fuerza vital.® El ciclo que oscila entre la nostalgia de Grecia y
la salvacion debe ser destruido.* Pero, ¢ no seria esa una figura
del mal infinito? s Cémo romper el ciclo infernal de lo mismo?

El hombre nuevo

En el comienzo fue la destruccién, tanto bélica como verbal.
La emergencia del hombre nuevo implica la destruccion del
antiguo.®® Nietzsche, con el superhombre, es una vez mas
quien anticipa el tema que atraviesa los afios comentados.®®
Si la contingencia debe contarse a si misma, el siglo es un
organismo vivo, un animal con potencia y acto. Atras queda
la mirada positivista posada sobre el animal; ahora hay un
cara a cara, un contacto con lo real cuyos efectos, mdltiples,
estan en disputa. Ya se ha adquirido aqui la figura de lo “Dos”,
una explosion de lo “Uno”. Mas que de domesticar o negar,
se trata de dejarse llevar. La imagen poética, o la medida de
un individuo, es la de mirar a los ojos. Aqui la vida que se
renueva se alia con la historia, entendida como devenir (y
no como origen): “Es que Vida e Historia son dos nombres
de una misma cosa: el movimiento que arrebata de la
muerte, el devenir de la afirmacién”*® La figura de la historia
deambula entre el telos por alcanzar y la pura negatividad.
En cualquier caso, esta prefiada del “proyecto prometeico”
de establecer un vinculo entre historia y pensamiento, o

34  Ibidem, p. 51.
35 Gilles Deleuze, Légica del sentido, Barcelona, Paidds, 1989.
36 Alain Badiou, El Siglo, op. cit., p. 34.

37 Jacques Taminiaux, La nostalgie de la Gréce a l'aube de l'idéalisme
allemand, La Haye, Martinus Nijhoff, 1967.

38 Alain Badiou, El Siglo, op. cit., pp. 21-22.
39 Ibidem, p. 29.
40 Ibidem, p. 30.

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

incluso entre logica y ontologia.*' La vida que se piensa en el
individuo esta regida por la “norma heroica del cara a cara” 2
La dialéctica entre ruptura y continuidad (o entre heroismo
y vida) se resolvio, politicamente, con el terror, amenazando
la propia continuidad.** Vemos aqui un siglo obsesionado por
si mismo.**

Lo real impacta. No es agradable, sino mas bien una
experiencia de terror. Por eso la herramienta de Lo imaginario,
muy utilizada en los estudios culturales y las ciencias sociales,
es en verdad engafiosa (ideolégica, si se quiere). Una filosofia
del sujeto como efecto emergente de las rupturas debe
prestar atencion a los funcionamientos inmanentes a lo real.
La expectativa de un futuro indeterminado aparece entonces
como otro borrén en ese retrato®

¢ Qué se puede esperar? Volver al futuro —desde el pasado.
La Primera Guerra fue vivida como el tiempo del fin, asi
como la muerte de Cristo anunci6 el fin de los tiempos. En
Francia, como tal vez en otras partes, la verdadera carniceria
no tendria como producir nada peor, llevando forzosamente
a la paz definitiva.*® Feliz engafio. La otra orientacion frente
a un comienzo marcado por la masacre consistié en la
radicalizacion de la violencia, que debia ser llevada a una
escala superior. Se cred una violencia buena, legitima, capaz
de acabar con la violencia mala. “Fundacién bélica de la
paz: pondremos fin a la guerra mala por medio de la guerra
buena”* Se llega a la Segunda Guerra. Si en Hegel la guerra
era generadora de la conciencia y de la nueva organizacién
de la polis, e incluso del Estado de derecho, el siglo XX busca
la “dltima guerra” —jamas alcanzada, de mas estd decir—:*2
“La guerra misma es una yuxtaposicién no dialectizable de la
destruccién atroz y del bello heroismo victorioso”

Respondamos a la pregunta del parrafo anterior: se espera
un final. Todavia mas, hay una pasién por lo definitivo.
Curiosamente, el siglo de los cambios busca a cualquier costo,
incluyendo la barbarie, la estabilidad —en nombre de lo nuevo
(0, quiza, de un nuevo entronizado, estatuario). Esta obsesién
por lo definitivo se extiende a todo tipo de acontecimientos:
arte, politica, ciencia y amor/psiquismo.®® Como si la
destruccién nos entregara algo mas alld de si misma, lo que
la experiencia no dej6 de desmentir. Enumeremos algunos
elementos de ruptura: el hombre nuevo es la destruccion
del antiguo; la paz perpetua surge de la guerra total; la

41 Ibidem, pp. 30-31.
42 Ibidem, p. 31.
43 Ibidem, p. 32.
44 |bidem, p. 33.
45 Ibidem, p. 36.
46 Ibidem, p. 49.
47 Ibidem, p. 50.
48 Ibidem, p. 54.
49  |bidem, p. 57.
50 Ibidem, p. 56.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025



188

Gustavo Chataigner, "El siglo y a eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/10.47195/954

formalizacion cientifica acaba con las ciencias anteriores; el
arte del siglo rompe con la representacion. EL par conceptual
formado por la destruccién y lo definitivo no es dialéctico,
no produce nada nuevo, sino su reiteracién en un régimen de
diferenciacion con el pasado. Badiou constata la imposibilidad
de establecer una identidad entre la destruccién de lo
antiguo y la construccion de lo nuevo. Son tareas diferentes.
Dicho esto, se plantea el problema de la no reconciliacion,
o irreconciliabilidad, entre comienzo y final, fundando un
nuevo orden planetario.”

Sin embargo, una escucha mas atenta al arte nos propone una
pedagogia, una negacién que no es identitaria ni tampoco una
descarga inmediata de destruccién. Como resultado de su
tiempo, es “la exposicién de lo artistico del arte”, al punto de
rivalizar con la propia definicién de la filosofia. Se presenta,
como hemos visto, como la Gltima obra en forma de des-
obra.>? La pasién por lo definitivo deja entrever, no obstante,
otra tendencia. El arte muestra la desaparicién, deja rastros
de rastros —en oposicién a la guerra (sin tampoco ser algo
“pacifico”). La necesidad de forma, o mejor, la transicion entre
formas que autonomiza la idea de transicién mas alla de la
empiria de las formas, atestigua la “omnipresencia del arte”.
El gesto de creacién es, asi, una “efraccion del semblante”,
que da lugar a una “distancia de lo real”.%® Esta reversibilidad,
entre formas y por lo tanto entre lo real y el semblante
como idea de la forma, “es la tinica via de acceso artistico a lo
real”* reacia a la destruccién pura.

La forma es una manifestacion de lo real, su metonimia;
en primer lugar, es informe o multiple: de ahi el manual de
“inestética”.55 Fuerza ilocalizable, no decide el sentido: “Por
eso es preciso sostener que Lo que se presenta como mascara
es exactamente la energia de lo real”>® Este es el impulso de
“erradicacion de la semejanza, lo representativo, lo narrativo
o lo natural”. Se instaura una “légica antirrealista” que abre
el espacio al gesto expresivo y también a la abstraccion. El
gran modelo es el de la pintura, pero ello no impide que se
encuentren equivalentes en las demds artes: dodecafonia,
nuevo cine, fluir de conciencia, nuevos soportes plasticos,
artes efimeras.””

El emblema de todo esto es el Cuadrado blanco sobre fondo
blanco (1918) de Malévich (aunque también Mallarmé,
omnipresente en la obra de Badiou, sea evocado con la
postulacion de la diferencia entre el lugar y lo que ocurre
en éL, por ejemplo en la constitucién de la “escena minima”).

51 Ibidem, p. 57.
52 Ibidem, p. 56.
53 Ibidem, p. 71.
54  Ibidem, p. 72.

55 Alain Badiou, Pequefio manual de inestética, Buenos Aires, Prometeo,
2009.

56 Alain Badiou, El Sigle, op. cit., p. 73.
57 Ibidem, p. 169.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

Tenemos aqui el “colmo de la depuracién”, plantea Badiou.
Se eliminan los colores y la forma, dejando solo una
“alusién geométrica” cuya tarea herctlea es la de sostener
la “diferencia minima”". De naturaleza abstracta, remite a la
oposicién entre fondo y forma, o incluso a la constatacion de
la diferencia nula entre el blanco y el blanco y su “diferencia
de lo Mismo”, también llamada “diferencia evanescente”.
Aqui esta lo decisivo: este cuadro (o no cuadro) establece
un “protocolo de pensamiento sustractivo que difiere del
protocolo de la destruccién”. La diferencia, “presa en la
blancura”, borra el contenido de la revuelta.’® Es eterna. A
ojos de Badiou, la distincién respecto de la destruccion reside
en el tratamiento de lo real, que ya no es identitario. Ya no
se trata de purificar de lo real, que lo aislaria reiteradamente,
sino de verificar la realidad de la diferencia o lo real como
espaciamiento atravesado por el vacio. De este modo,
“El cuadrado blanco es el momento en que se ficcionaliza
la separacién minima”® Si la destruccién es una postura
iconoclasta, la tendencia de la sustraccién “procura la imagen
minima, el simple rasgo creador de imagenes, la imagen
fugitiva”. Ambos, iconoclasia y sustraccién, animan la disputa
por la imagen que se deshace de la semejanza.®®

El error hegeliano sobre el caracter pretérito del arte, o su
no necesidad para el espiritu, se vuelve evidente. El arte es
cosa del presente, “y lo es de manera esencial”.s" Mas que
de romper con el pasado, se trata de recrear el presente,
en una indistincién entre vida y obra, cuya ruptura con lo ya
establecido no es mas que la consecuencia del gesto primero
de afirmacion. Iconoclasta o sustractivo, el arte del siglo XX
se centra mas en el acto que en la obra.®? Sin embargo, al no
dejar de haber obra —lo que apuntaria hacia una tendencia
a privilegiar las manifestaciones sustractivas en funcién de
lo nuevo—, comienzo y fin se unen, “terminan por coincidir
en la intensidad de un acto Unico".8® Como leccién, le toca
a la escritura apropiarse de y extraer esa “pizca de real”
perceptible en la fuga de las formas.®* El infinito aprehendido,
o la idea de la cosa, se manifiesta en cuanto transita por la
forma: “La forma finita puede equivaler a una apertura infinita
si es un acontecimiento”.®

Es la era de los Manifiestos (mas que de las utopias). Al
rechazar el consenso, el arte, al menos de manera alegbrica,
establece una comunidad (las vanguardias) entre arte y
politica.®¢ Una lectura plana de esta tradicion de ruptura es
la apuesta por el futuro como idealizacién, descalificando de

58 Ibidem, p. 79.

59 Ibidem.

60 Ibidem, p.168.
61 Ibidem, p. 172.
62 Ibidem.

63 Ibidem, p. 173.
64  Ibidem.

65 Ibidem, p. 195.
66 Ibidem, p. 170.



Gustavo Chataigner, "El siglo y la eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/1047195/954

antemano el riesgo de la creacién. No obstante, la fidelidad
al acontecimiento es también, necesariamente, fidelidad
al acto fulgurante que desaparece y genera el sujeto
militante, en busca, sin dejarse nombrar por el presente
y por lo tanto garante de un futuro indeterminado. Como
en el acto incierto de declaracién de los amantes: “Te amo
para siempre”.¥ Al no haber metalenguaje posible —otro
nombre del descrédito de la representacion—, hay que buscar
la construcciéon del encuentro por medio de una “retérica
proyectiva”. La fragilidad del lenguaje se vuelve poderosa,
una vez impulsada por el acontecimiento; su negatividad
resbaladiza se determina y circula, sin agotar o cristalizar el
acontecimiento.®® El “deseo del siglo”, o sea, la bisqueda de
lo que se escapa, es “producir una intensidad desconocida”
en la interseccion “siempre improbable de una férmula
y de un instante”. Aunque multiforme, o del orden de la
composibilidad de mundos y tiempos, el siglo XX fue el de la
accion de artistas, sabios, militantes y amantes.®®

Lo Dos

El siglo fue “portador de una concepcién combatiente de la
existencia”. En otras palabras, se abre a la inteligibilidad con
la llave del conflicto: “Cualquiera sea su escala, planetaria
o privada, toda situacion real es escision, enfrentamiento,
guerra”® Ni armonia, ni equilibrio. Ni hegemonia de lo Uno
(poder unificado en la figura metafisica de dios), ni tampoco
pesos y contrapesos entre poderes juzgados de modo
racional por las facultades. EL signo comprensivo es lo Dos,
que excluye la sumision pacifica y el equilibrio combinatorio.
Antes bien, “es preciso decidir” lo indecidible. La entrada
subjetiva en el siglo consiste en que sus seres vivos deben
decidir y juzgar, inventando asi lo Dos, y no tan solo borrando
Lo Uno. Por consiguiente, la guerra es la visibilidad de lo Dos
en choque con el equilibrio. Este nimero tiene la especificidad
de no ser dialéctico, o, incluso, de ser una sintesis disyuntiva:
el encuentro con lo real es un choque, es antagoénico y no
produce certezas (aparte de la fidelidad del sujeto que
resulta de all).” Lo que se produce son dos orientaciones
vecinas pero cualitativamente distintas: la destruccién y la
sustraccion.”? En otros términos, “la esencia de lo Uno esta
en lo Dos y la seguridad de la propia unidad sélo se obtiene
en la prueba de la division”.?

67 Ibidem, p. 175.

68 Ibidem, p. 176.
69 Ibidem, p. 185.
70 Ibidem, p. 57.

71 Ibidem, pp. 57-58.
72  Ibidem, p. 78.

73  Ibidem, p. 189.

Dossier | EL siglo de Alain Badiou

De esto se deduce que la ley de lo Dos que engloba otra
tendencia tiene también un tercer significado: no solamente
el antagonismo entre dos subjetividades que se organizaron
mortalmente en la Guerra Fria y en el fin de siglo, sino
también el conflicto sobre la naturaleza del conflicto, es
decir, la cuestién entre destruccién y sustraccién. Incluso,
diriamos que el nimero debe aumentar exponencialmente,
a pesar del propio Badiou. Ya que para los comunistas el
conflicto es de clase, y para los fascistas, de las naciones y
las razas. Ahora bien, él dice que “aqui, lo Dos se divide en
dos. Hay un entrelazamiento de una tesis antagénica y de
tesis antagénicas sobre el antagonismo”™ Para cada Dos
en situacion, entonces, habra la posibilidad de lo Tres como
sustraccion.

La pasion de lo real quiere extraer lo real de la realidad, de
aquello mismo que lo envuelve y lo oculta. En verdad, “de
alli el gusto violento por la superficie y la transparencia”, asi
como el rechazo de la profundidad. El periodo pos-hegeliano
estd marcado por la critica de la metafisica. En Nietzsche, los
martillazos destruyen el mas alla. EL mundo debe ser tal como
aparece. Ya sabemos que el pensamiento es una creacién que
no se separa de lo sensible; lo que lo anima no es lo ideal,
sino lo real. Por lo tanto, lo real debe ser aprehendido en su
pura apariencia. Para eso es preciso destruir, acabar con todo
espesor, ‘toda pretensién sustancial”. Tarea interminable, ya
que “la realidad pone obstaculos al descubrimiento de lo
real como superficie pura”.® Destruir el semblante redunda
en destruir lo real mismo. Al finalizar la purga, lo real
desprovisto de realidad es la nada —como lo observa Hegel
criticando la Revolucién Francesa en la Fenomenologia del
Espiritu” Badiou llama a esta via “nihilismo terrorista”,
marcado por su caracter activo: seria creativo (o asi lo seria
en su autoimagen), ya que esta animado por lo real. En el
pasaje del siglo XX al XXI, donde se sitta el libro, Badiou
toma nota de un nihilismo pasivo, mediante la neutralizacion
de la destruccién y la adhesiéon a lo existente, una via de
limitacion —la misma postura que culpabiliza a la filosofia de
los desastres pasados.” Con los pies ya en la tercera década
del siglo XXI, se puede decir que la hegemonia capitalista
oscila entre el control violento y la adhesién pasiva. No
obstante, romper, dejarse llevar, hace acontecimiento. El
camino alternativo, el sustractivo, “intenta mantener la
pasion de lo real sin ceder a los encantos paroxisticos del
terror”: el contacto con lo real no es la destruccién sino la
exhibicién de la diferencia minima, no contada, en el estado
de situacion. Purificar, término que todavia se utiliza, en este
sentido es sustraer.™

T4  Ibidem, p. 84.
75 Ibidem, p. 90.
76 Ibidem.

77  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fenomenologia del Espiritu, México D.
F., Fondo de Cultura Econdmica, 1966.

78 Alain Badiou, EL Siglo, op. cit., pp. 90-91.
79 Ibidem.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025



190

Gustavo Chataigner, "El siglo y a eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.
183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/10.47195/954

Conclusiones inconclusas

EL siglo oscil6 entre el formalismo y la univocidad, entre la
produccion de formas y la tentativa de igualarse a lo real.
Lo real, resistente como la piedra delante del escultor, solo
surge como forma a posteriori. Solo hay obra al medirse con
ella, reflexiona Badiou —distanciandose aqui de Deleuze.° El
siglo XX repite la historia de la filosofia al oponer a Platén
y Aristoteles, es decir, el formalismo a la hermenéutica,
atravesada por la moral y las suturas. En una palabra, es la
lucha entre el acontecimiento y el estado de las cosas.®

La sintesis badiousiana para la filosofia es una extrafia mezcla
entre dos adversarios conceptuales —por asi decirlo, ya que
a pesar de todo coincidieron en la accién militante—: entre
Sartre y Foucault, humanismo y anti-humanismo radicales.
Estas serian dos de las respuestas (una vez mas, la cuestion
de lo Dos) al problema de que el hombre ya no sea mas,
en filosofia, predicado por Dios: desarrollo antropolégico
en la historia y nuevo comienzo, respectivamente. Ambos,
sin embargo, comparten la idea de la apertura y el no
esencialismo, frente a una humanidad que no se atreve y se
caracteriza por la victimizacion y la reiteracion del presente.®
Ahora bien, si “la humanidad es equivoca, la superhumanidad
es univoca”,® lo real toma revancha y, una vez mas, evade
la simbolizacion, escapando tanto de la univocidad como
identificacion entre pensamiento y realidad, como de un
infinito separado de lo finito. Lo finito es productor de una
apertura infinita.

Lo que salta a la vista es que Badiou conforma el siglo XX
-y no solamente, sino también el siglo XIX, el XXl y en
definitiva toda la historia de la filosofia— a sus filosofemas,
a su modo de pensar, que nada tiene que ver con el régimen
de la opinién. Como todo gran filésofo, Badiou pretende
inaugurar algo. Podria decirse que el siglo XX es un escenario
para la batalla eterna entre filosofia y doxa (o ideologia), o,
incluso, entre los repartos de lo Uno, lo Dos y lo Mltiple,
entre el platonismo de la purificacién de la empiria y el
aristotelismo de la interpretacion exterior. La sed de verdad,
o mejor dicho, de realizacién, fue un momento de sutura
entre la filosofia y sus condiciones, cegando al sujeto a
otros mundos concomitantes y no permitiendo la duracion
de los acontecimientos. Sin otra solucion que la fidelidad
al acontecimiento, solo podemos estar disponibles a la
apertura. ELinmenso y variado repertorio del siglo XX —ya sea
en politica, ya sea en el arte y en las conjunciones singulares
entre partes de ruptura y reivindicaciones subjetivas— no ha
quedado metafisicamente borrado para la manifestacién de
la verdad. Se es fiel a estas manifestaciones, y no a otras.

80 Ibidem, pp. 165y 203.

81 Ibidem, p. 206.

82 Ibidem, p. 207 y ss. (cuyos desarrollos no continuaremos en este trabajo).
83 Ibidem, p. 202.

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025

Referencias bibliograficas

Badiou, Alain, De un desastre oscuro. Sobre el fin de la verdad
de Estado, Madrid, Amorrortu, 2006 [1991].

Badiou, A., EL Siglo, Buenos Aires, Manantial, 2005.

-, La aventura de la filosofia francesa, Santiago de Chile,
Lom, 2014 [2012].

---, Manifiesto por la filosofia, Buenos Aires, Nueva Visién,
1990.

---, Pequefio manual de inestética, Buenos Aires, Prometeo,
20009.

Deleuze, Gilles, Critica y clinica, Barcelona, Anagrama, 1996.

---, Légica del sentido, Barcelona, Paidos, 1989.

Foucault, Michel, “Theatrum philosophicum”, en Michel Foucault
y Gilles Deleuze, Theatrum philosophicum seguido de
Repeticién y diferencia, Barcelona, Anagrama, 1995, pp.
T-47.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Fenomenologia del Espiritu,
México D. F,, Fondo de Cultura Econémica, 1966.

Hobsbawm, Eric, Historia del siglo XX, Buenos Aires, Critica,
1998.

Koselleck, Reinhart, Futuro pasado, Barcelona, Paidés, 1993.

Lévy, Bernard-Henri, El siglo de Sartre, Barcelona, Ediciones B,
2002.

Lowith, Karl, De Hegel a Nietzsche, Buenos Aires, Katz, 2008.

Mallarmé, Stéphane, Poesia, Barcelona, Plaza & Janés, 1982.

Marx, Karl, Tesis sobre Feuerbach, Caracas, El perro y la rana,
2010.

Nietzsche, Friedrich, El libro del filésofo, Madrid, Taurus, 2000.

Spinoza, Baruch, Tratado politico, Madrid, Alianza, 1986.

Taminiaux, Jacques, La nostalgie de la Gréce a l'aube de
l'idéalisme allemand, La Haye, Martinus Nijhoff, 1967

Zizek, Slavoj, Hegel y el cerebro conectado, Barcelona, Paidés,
2023.



Gustavo Chataigner, "El siglo y la eternidad: elogio badiousiano de la filosofia
en la contingencia”, en Politicas de la Memoria, n° 25, Buenos Aires, 2025, pp.

183-191. [Articulo evaluado por pares] DOI: https://doi.org/10.47195/954 Dossier I EL Sigl-o de Alain Badiou 191

Resumen:

El presente trabajo, al enumerar el planteamien-
to conceptual badiousiano para la comprensién fi-
loséfica del siglo XX, pretende destacar la concep-
cion de la filosofia del autor, basada en el vinculo
sistematico e indisociable entre acontecimiento,
sujeto, verdad y ontologia neutra. En este sentido,
dicho periodo se caracteriza por una “pasién por lo
real”, cuya disputa, necesariamente de orden tedri-
co-practico, pasa por el signo del Dos, es decir, de la
oposicion, dando sin embargo la oportunidad para
la manifestacion del pensamiento sustractivo, del
orden del acontecimiento.

Palabras clave: Alain Badiou; siglo XX; filosofia
francesa contemporanea.

The Century and Eternity: Badiousian Praise of
Philosophy in Contingency

Abstract:

This paper, by listing Badiou's conceptual fra-
mework for a philosophical understanding of the
Twentieth Century, aims to highlight the author’s
conception of philosophy, based on the systematic
and inseparable link between event, subject, truth,
and neutral ontology. In this sense, the period in
question is characterized by a “passion for the real,”
whose dispute, necessarily of a theoretical-practi-
cal nature, passes through the sign of Two, that is,
of opposition, yet providing an opportunity for the
manifestation of subtractive thought, of the order
of the event.

Keywords: Alain Badiou; Twentieth Century; con-
temporary French philosophy.

[Recibido: 30/03/2025.
Aceptado: 25/06/2025].

Politicas de la Memoria n° 25 | Octubre 2025



